
335

Orbis Linguarum vol. 59/2025, DOI: 10.23817/olin.59-24

24

Ewa Jarosz-Sienkiewicz (https://orcid.org/0000–0002–0882–7075)
Uniwersytet Wrocławski, Wydział Filologiczny

Wenn man nirgends zu Hause ist. Die Identitӓtsfrage 
im Leben und in den Texten von Herta Müller

Der Essay In der Falle von Herta Müller verdeutlicht bereits am Anfang das, was 
Herta Müller bei ihren literarischen Texten begleitet. Es ist ein Hang, die Literatur 
nicht nur als Arbeit mit und an der Sprache zu sehen, weil die Schriftstellerin darin 
nicht nur ein Phänomen der Sprache sieht. In ihrem Betrachtungsfeld liegt zugleich 
das in den Texten deutlich gewordene, bereits Erlebte, intensiv aus der zeitlichen 
Distanz Empfundene, das Exemplarische für viele Personen, das zugleich das 
Bedürfnis der Schriftstellerin verrät, dem eigenen moralischen Gerüst trotz äußerer 
Bedrohungen treu zu bleiben.1 

Dabei erwähnt Müller das Beisein anderer Literaten, die in ihren Texten Mut 
bewiesen haben mittels der Sprache gegen Systeme und Diktaturen anzukämpfen, 
obwohl es manchmal viel gekostet hatte. Mit denen möchte sie als Seelenverwandte 
im Kontakt stehen, ihre Freundschaft gewinnen, bzw. ihrer gedenken falls es nicht 
mehr möglich ist, mit ihnen Bekanntschaften zu schließen.2

Sie erwähnt den Österreicher Theodor Kramer, einen Juden, der von den 
Nationalsozialisten verfolgt, sich ausgerechnet in den Gedichten eine Stütze zu fin-
den hoffte.3 In diesem Sinn ist die zur Literatur gewordene Sprache auch für die 
Nobelpreisträgerin ein Schutz und Kampfmittel zugleich. Eine Art Privatsprache, 
hinter der sich das innere Erlebnis der Schriftstellerin verbirgt. Man muss aber den 
sprachlichen Ausdruck erst entschlüsseln, weil ihn nicht jeder auf Anhieb versteht.4

Müller ist in ihren Aussagen ehrlich. Ständig hat sie ein Problem damit, mit der 
düsteren Vergangenheit ihrer Familie fertig zu werden. Ihr Vater, ein SS-Mann 
wird als Gegenspieler der Leute betrachtet, die ihr als Vorbild dienen könnten. Nun 
schwankt sie zwischen der Notwendigkeit den nach dem Krieg alkoholsüchtigen, 
schweigsamen und distanzierten Vater zu akzeptieren oder ihn zu verdammen.5 
Sie reflektiert deswegen den Weg, den er mental zurückgelegen könnte, um sich 

1	 Vgl. Herta Müller: In der Falle. In: Herta Müller: In der Falle. Drei Essays, Gӧttingen 2009, 
S. 5.

2	 Vgl. ebd., S. 6.
3	 Vgl. ebd., S. 6–8.
4	 Einen so  verstandenen Begriff der „Privatsprache“ benutzte Ernst Tugendhat. Vgl. Ernst 

Tugendhat: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen, 
Frankfurt am Main 1979, S. 95.

5	 Vgl. Herta Müller: In der Falle, S. 8.



336

Ewa Jarosz-Sienkiewicz

einem totalitären System dienstbar zu machen; skizziert ihn im Essay als einen Weg 
von Ahnungslosigkeit bis hin zu einer ausgesprochenen Schuld und Beteiligung 
an dem Verbrechen der Macht.6 Ebenfalls in ihren Werken, zum Beispiel im Roman 
Herztier (1994) wird das Problem des Vaters verarbeitet und das Fortleben der 
Nazi‑Vergangenheit in der deutschen Gegenwartsliteratur erneut bewiesen. Müller 
schildert das Bild eines Vaters mit Kriegsvergangenheit, eines ehemaligen SS
‑Soldaten, der nach dem Dienst im Militär in sein Dorf zurückkehrt und seine 
Gewissensbisse in alltäglicher Arbeit eines Bauern und im Alkoholgenuss betäuben 
will. Das Ganze bettet die Erzählerin in den Lebenslauf der Protagonistin Lola, die 
von dem eigenen Leben enttäuscht, im Studentenheim Selbstmord begeht. Im Laufe 
des Textes erfährt man, dass der Vater der Vater der Erzählerin ist.7 

Denn der Vater steckt sein schlechtes Gewissen in die dümmsten Pflanzen und hackt sie 
ab. […] Der Vater musste nie fliehen. Er war singend in die Welt marschiert. Er hatte 
in der Welt Friedhöfe gemacht und die Orte schnell verlassen. Ein verlorener Krieg, 
ein heimgekehrter SS-Soldat. […] Die Friedhöfe hält der Vater unten im Hals, wo zwi-
schen Hemdkragen und Kinn der Kehlkopf steht. Der Kehlkopf ist spitz und verrie-
gelt. So können die Friedhöfe nie hinauf über seine Lippen gehen. Sein Mund trinkt 
Schnaps aus den dunkelsten Pflaumen, und seine Lieder sind schwer und besoffen für 
den Führer.8 

Dem Essay In der Falle entnimmt man, dass die Autorin stets den Prozess des 
Konstruierens ihrer eigenen Identität reflektiert. Einst in Rumänien, in der deutschen 
Kolonie Banat-Schwaben zur Zeit der Diktatur Ceaușescus lebend, wollte Müller, 
im Gegensatz zum schweigsamen Vater, der während des II Weltkriegs SS-Soldat 
gewesen ist, dem sie plagenden Gefühl der Mitschuld der Nachkommenschaft 
entgehen. Sie hatte sich vielleicht unter anderem deswegen zu ihren Zeiten dem 
totalitären System von Ceaușescu im Gegensatz zum Vater im III Reich, der ein 
Mitläufer des Nazi-Regimes wurde, widersetzt. Das endete mit Schikanen seitens 
des Sicherheitsdienstes von Rumänien, denen sie ausgesetzt wurde und bewirkte 
schließlich ihre Auswanderung aus der früheren Heimat.9

Ihre Werke tragen weitgehend biographische Züge, obwohl es keine biographi-
schen Werke sind. In der Erzählung Reisende auf einem Bein (1989)10 versucht die 
Autorin zwischen den Zeilen ihre eigene Suche nach dem, wer sie eigentlich ist, 
fortzusetzen. Die Konklusion dabei ist, dass die nach Deutschland aus dem anderen 
Land verreisende Irene stets ihre Erinnerungen von früher mit sich trägt und sie 
nicht loswerden kann. Den Zustand einer komplizierten Identität teilt sie mit vielen 

6	 Vgl. ebd.
7	 Vgl. Im  vorliegendem Artikel benutzt man die Ausgabe: Herta Müller: Herztier, Frankfurt 

am Main 2010, S. 49–50.
8	 Vgl. ebd., S. 25–26.
9	 Diese Information ist allgemein bekannt. Vgl. Herta Müller: Der Kӧnig verneigt sich und tӧtet, 

Frankfurt am Main 2010. Vom Verleger.
10	 Im vorliegenden Artikel benutzt man die Ausgabe: Herta Müller: Reisende auf einem Bein, 

Frankfurt am Main 2010.



337

Wenn man nirgends zu Hause ist. Die Identitӓtsfrage im Leben und in den Texten von Herta Müller

Auslӓndern. Noch im anderen Land lebend, ist sie dank ihrer Sprachkenntnisse fä-
hig, mit einem deutschen Touristen, Franz, Kontakt anzuknüpfen. Das Problem der 
sozialen Identität der Protagonistin erscheint hier jedoch problematisch. Sie verrät 
dem Partner nicht sofort, warum sie Deutsch spricht. Vielleicht u. a. deswegen, dass 
er zur Zeit der ersten Begegnung, wie so oft Müllers Vater, betrunken war.11 Die 
Tatsache, dass sie die Ausreise nach Deutschland beantragt hatte, stellt sie wiederum 
direkt zwischen zwei Ländern; der alten und der neuen Heimat.

Müller kreist in ihrem Werk um das Problem der Identität und Identifikation der 
Hauptfigur in verschiedenen Momenten ihres Lebens. Schon beim Passfoto – hier 
macht sich eine gewisse „versteckte Intermedialität“ im Text sichtbar12 – sieht Irene 
zum ersten Mal ein fremdes Gesicht der zweiten Irene.13 Das sagt an, sie würde bald 
ausreisen und in dem fremden Land eine Maske anlegen, um sich den Wünschen 
der Heimischen anzupassen und sich mit ihrer bisherigen, biographischen Identität 
verstellen zu müssen, eine neue Identität konstruierend, die sich dem Neuen teilweise 
anpasst.

Die Lage der Einzelfigur wird am Anfang als Zeichen der Identitätskrise erwogen. 
Die Erzählerin verdeutlicht jedoch, dass es sozial gesehen, keine Ausnahme ist. Sie 
sieht die Zugehörigkeit der Hauptheldin zu einer sozialen Gruppe, alle Reisenden, 
selbst Franz, tragen nämlich eine andere Person in sich. Irene bemerkt es bei Franz 
bereits in Deutschland als sie sagt: „Weißt du, […] daß [sic!] du eine andere Stimme 
hast als in dem anderen Land“.14 Es zeugt davon, dass sich Franz im anderen Land 
ebenfalls verstellt hatte und Irene damit Hoffnung auf eine Beziehung einflößte. Sie 
hat ihn im alten Land auch aus einer anderen Perspektive, als jemanden anderen 
wahrgenommen.

Im Falle der Protagonistin ist sie entschlossen, aus ihrer bisherigen, vor allem 
in der Kindheit fremdbestimmten, vom System Ceaușescus aufgezwungenen Identität 
auszubrechen. Bereits im alten Land beginnt der Prozess der Selbsterkenntnis, 
der Emanzipation des Einzelnen (hier sieht man eine deutliche Anspielung an die 
Biographie Müllers, die in Rumänien heimlich österreichische, Schweizer, bzw. 
deutsche Literatur gelesen hatte15 und dadurch in ihrem Denken elastischer und 
selbstbewusster wurde als zuvor). Ebenfalls im Roman Herztier wird das Motiv 
der Bücher und Gespräche beim kreativen, nicht auf bloßer Nachahmung beruhen-
den Bilden der Identität hervorgehoben, die das von früher, noch aus der „naiven“ 
Kindheit bzw. Jugend stammende, Identitӓtsbildende, wenn auch kurzfristig, in den 
Hintergrund stellte:

11	 Vgl. Herta Müller: Reisende, S. 13.
12	 Vgl. Silke Horstkotte: Nachbilder. Fotografie und Gedӓchtnis in der deutschen Gegenwarts-

literatur, Kӧln, Weimar, Wien 2009, S. 34.
13	 Vgl. Herta Müller: Reisende, S. 19.
14	 Ebd. S., 42.
15	 Vgl. „Moja ojczyzna była pestką jabłka” – rozmowy z Hertą Müller. In: https://kultura.onet.

pl/wiadomosci/moja-ojczyzna-byla-pestka-jablka-rozmowy-z-herta-mueller/ev7mqjt [Zugriff 
am 21.10.2024].



338

Ewa Jarosz-Sienkiewicz

Wir gehörten ganz zu denen, die Maulbeerbäume mitbrachten, und zählten uns in den 
Gesprächen nur halb dazu. Wir suchten Unterschiede, weil wir Bücher lasen. Während 
wir haarfeine Unterschiede fanden, stellten wir die mitgebrachten Säcke hinter unsere 
Türen.
Aber in den Büchern stand zu lesen, dass diese Türen kein Versteck waren. Was wir 
anlehnen, aufreißen und zuschlagen konnten, war nur die Stirn. Dahinter waren wir 
selber mit Müttern, die uns die Krankheiten in Briefen schickten und Vätern, die ihr 
schlechtes Gewissen in die dümmsten Pflanzen steckten.16

Im obigen Fragment wird trotzdem das Vergangene zum stets in Gedanken walten-
den Element, das die Identität mitbestimmt und wovon man sich nicht trennen kann. 
Es ist das Zeugnis der Mehrschaligkeit der Identität, in der das, was man einst war 
mit dem was man ist und sein möchte verbunden ist.

Die Tatsache, dass die Flucht allgemein nur eine zum Teil vollständige Trennung 
vom Alten und der Suche nach neuer Heimat ist, drückt man im Herztier in Bezug 
auf ehemalige SS-Soldaten aus, die vor Angst vor den Konsequenzen ihres Treibens 
im Krieg ins Ausland geflohen sind. Die alte Heimat, wo man sich nicht mehr wie 
zu Hause fühlt, steckt im Kopf eines Einzelnen, die Elemente des Raumes lassen 
sich in der Fremde von den Ankömmlingen rekonstruieren als Beweis dessen, dass 
das Alte auch hier im Kopf der Ausreisenden Wurzeln geschlagen hatte und mit sich 
Folgen bringt.

Sie kamen der fremden Gegend bei und bauten zwei schwäbische (man könnte an Banat
‑Schwaben denken) Häuser. So schwäbisch wie ihre Schädel, an zwei fremden Orten, 
wo alles anders war.17

Herta Müller denkt nach und schreibt um ihrer eigenen Identität näher zu kommen. 
Ihr Selbstbewusstsein zu stärken und die eigene Identität festlegen zu müssen ist 
für sie eine Aufgabe, die wegen des jahrelangen Lebens in der Diktatur, des Lebens 
zwischen zwei Nationen, auf dem Lande oder in der Stadt bzw. der Emigration nach 
Deutschland zu Prioritäten gehört. Das auch in ihren Werken verarbeitete Bild der 
Details aus ihrem Leben, sei es in Rumänien oder in Deutschland, in der Stadt oder 
auf dem Lande gibt ihr aber, obwohl das Aufgeschriebene die Tatsachen teilweise 
ordnet, keine eindeutige Antwort auf die Frage, wer sie eigentlich ist:

Nachdenken, Reden, Schreiben sind und bleiben Behelfsmӓßigkeiten, das Vorgefallene 
treffen werden sie nie, nicht einmal ungefähr. Ich verstehe nicht, was und wie ich wo-
durch war, je genauer das Gedächtnis die Details behalten hat. Es sind nur Viertel – und 
Halbseiten zu durchschauen, und auch diese jedes Mal, wenn ich versuche anders.18

Denn mit der Zeit ändert sich das Bild und die Perspektive der Betrachtung. Identität 
ist kein abgeschlossenes Konstrukt. Es gibt zur Wahl viele Alternativen der Identität 

16	 Herta Müller: Herztier, S. 65.
17	 Ebd., S. 78.
18	 Herta Müller: Einmal anfassen – zweimal Loslassen. In: Der Kӧnig, S. 166.



339

Wenn man nirgends zu Hause ist. Die Identitӓtsfrage im Leben und in den Texten von Herta Müller

unter denen man bewusst wählen muss. Die Schriftstellerin analysiert ihre sozia-
le Identität und die Gründe der nicht vollständigen Integration, vor allem mit den 
Deutschen in Westdeutschland.

Warum sich Müller nach ihrer Emigration, auch in Westdeutschland, nicht 
zu Hause fühlen kann, verdankt sie nach ihren Erwägungen dem sog. „fremden 
Blick“19, den sie umherwirft. Wie im Essayband Der König verneigt sich und tötet 
(2010) konstatiert wird, lässt sich der Blick, der oft von Angst von früher geprägt 
ist, nicht abschaffen, auch dann nicht, wenn man nicht mehr bedroht ist.20 Er fällt 
auf, ist für in freien Ländern lebende Mitmenschen außergewöhnlich, verrät beim 
Ankömmling Angriffslust zur eigenen Verteidigung, die sich oft als unnötig erweist, 
weil die Lage von ihm falsch, denn nach alten Prämissen eingeschätzt wird und die 
Hiesigen eher irritiert als aufklärt.21 

Dabei wirft Müller sich selbst vor, auf sich allzu sehr konzentriert zu sein. Am bes-
ten illustriert die Tatsache der Vorgang, den sie schildert und der mit dem bereits 
besprochenen Prozess des Verarbeitens fremder Sätze verbunden ist: zugleich wird 
auch erneut die mentale Verbundenheit des Individuums mit dem Erlebten unter-
strichen und die Konzentration auf sich selbst als eine charakteristische Eigenschaft 
der politischen Emigranten, zu welchen auch Müller zählte, betrachtet:

Ich habe einmal eine Ansichtskarte einer bayerischen Landschaft gekauft, auf der ein 
Spruch von Herbert Achternbusch stand: „Diese Gegend hat mich kaputtgemacht. Ich 
werde sie nicht verlassen, bis man es ihr ansieht.“ Dieser witzige Spruch ist in seiner 
Philosophie sehr ernst. Ich habe damals beim Lesen nur ein Pronomen verändern müs-
sen, um ihn zum kürzesten, grandiosen Portrait des politischen Emigranten zu machen: 
„Diese Gegend hat mich kaputtgemacht. Ich werde sie nicht verlassen bis man es MIR 
ansieht“.22 

Es wird dabei eine Angst des Emigranten vor dem Aufdecken seiner Gefühle sug-
geriert. 

Andererseits versucht Müller im Essayband Hunger und Seide (1995) ihren 
Zustand der Absonderung von den Heimischen in Deutschland, also der gestörten 
Gruppenzugehörigkeit nicht nur mit der enormen eigenen Ich-Bezogenheit zu ver-
binden. Sie verknüpft sie auch mit der Andersartigkeit beider Länder, Rumänien und 
Deutschland (obwohl es aber trotzdem in ihren Werken Stellen gibt – zum Beispiel 
in Bezug auf das Beamtenwesen, – in denen es auf Berührungspunkte zwischen 
beiden Ländern hingewiesen wird). 

Wenn ich versuche Deutschland zu begreifen – schreibt sie – stoße ich notgedrungen 
auf mich selber. Darin unterscheide ich mich nicht von Menschen, die immer schon 
in Deutschland gelebt haben. Wodurch ich mich unterscheide, das ist der Zwang, auf 
mich hier und auf mich in einem zurückgelassenen Land gleichzeitig zu stoßen. Aber die 

19	 Herta Müller: Der Fremde Blick oder Das Leben ist ein Furz in der Laterne. In: ebd., S 172.
20	 Vgl. ebd.
21	 Vgl. ebd., S. 173.
22	 Ebd., S. 174.



340

Ewa Jarosz-Sienkiewicz

beiden Länder sind einander so fremd, dass nichts in ihnen und nichts in mir (von damals 
und jetzt) sich ungestraft begegnen kann. Das ist wahrscheinlich der Grund, weshalb 
ich über die Deutschen nichts Verbindliches sagen kann. Weshalb ich in Deutschland 
nie dazugehören kann und ich aus Deutschland nicht weggehen kann.23

Der Fall des Abstands und des Dazugehörens wird hier allzu deutlich formu-
liert. Der Grund des nicht vollständigen sich Identifizierens mit den Heimischen 
in  Westdeutschland liegt darin, dass Müller auch aus der Perspektive ihrer 
Vergangenheit im kommunistischen Rumänien, in der sich ihre Identität anfangs 
prägte, die Dinge in der neuen Heimat sieht. 

Berührungspunkte bei der Darstellung des alten Landes und Deutschlands wer-
den in Reisende auf einem Bein angedeutet. Der Ausgangspunkt ist die symbolisch 
zu sehende, im Werk angedeutete Tatsache, dass alle Beamten hier und da dunkle 
Anzüge tragen.24 Hier und da hat man mit einer bürokratischen Maschine zu tun, 
die die Freiheit des Einzelnen einschränkt. Wurden Irene in ihrer Kindheit frem-
de Empfindungen eingeprägt („Als ich klein war, sagte die andere Irene mit einer 
tiefen Stimme, hab ich immer gehört, dass die Liebe rot ist, die Treue blau und die 
Eifersucht gelb“25), lässt sie sich nach der früher gemachten Erfahrung, in ihrer neu-
en Heimat in keine fremdbestimmte Identität mehr zwängen. Sie hat sich in ihrer 
Emanzipation entwickelt und gesteht: „Keine Rubrik hätte mich beschreiben kön-
nen“26, womit sie die Unfähigkeit der Amtssprache das Individuum genau, in seiner 
ganzen Fülle zu erfassen unterstreicht. Noch Näheres offenbart sich in Essays Müllers 
Hunger und Seide. Hier spielt man auf die Tatsache an, dass in Ämtern Deutschlands 
der Ausländer seine Biographie aufdecken muss, seine Moral als Grund der Flucht 
aus dem Land der Diktatur aber absichtlich im Fragebogen nicht beachtet wird. 
Es fehlt eine entsprechende Rubrik, die dem Ausländer ermöglichen würde, die mo-
ralischen Gründe seiner Ausreise, also das Innere des Emigranten als Teil seiner 
Identität aufzudecken und zu universellen Werten, denen er huldigt und die ihn mit 
anderen verbinden könnten, vorzudringen.27

Irene nennt sich zwar noch keine zu alte Frau, trotzdem eine Frau von gestern28, 
die bereits von der Vergangenheit keinen Abschied genommen hatte, die mit ihrer sie 
prägenden Erfahrung des Lebens in einer Diktatur verbunden ist, sie aber stets aufs 
Neue situativ verarbeitet und damit ihre eigene Identität konstruiert. Mit fremdem 
Blick schaut sie auf den modernen, neuen Wohnort und widersetzt sich zum Beispiel 
dem Phänomen der den Markt steuernden Mode, weil sie meint, dass ausgerechnet 
Mode im Westen, ähnlich wie alles in ihrem alten Land fremdbestimmt ist und 
Leute einander angleicht ohne ihre innere Andersartigkeit zu beachten. Daher freut 

23	 Herta Müller: Und noch erschrickt unser Herz. In: Herta Müller: Hunger und Seide. Reinbek 
bei Hamburg 1995, S. 30.

24	 Vgl. Herta Müller: Reisende, S. 27.
25	 Ebd., S. 163.
26	 Ebd., S. 29.
27	 Vgl. Herta Müller: Und noch erschrickt unser Herz. In: Herta Müller: Hunger, 1995, S. 23f.
28	 Vgl. Herta Müller: Reisende, S. 64f.



341

Wenn man nirgends zu Hause ist. Die Identitӓtsfrage im Leben und in den Texten von Herta Müller

sie sich der Mode blind nicht nachzugehen, wenn es auch auf den ersten Blick aus 
finanziellen Gründen ist:

Doch wenn Irene an einem einzigen Tag, an drei verschiedenen Orten der Stadt, drei 
verschiedene Frauen mit der gleichen Haarspange, die ein Flugzeug war, sah, freute sie 
sich, dass sie kein Geld hatte. […] Dann wusste Irene: Die Mode verkürzt das Leben.29

Bei der Protagonistin ist ein spezifisches Verhältnis zu der alten Heimat zu be-
merken. Der Begriff Heimweh wird in Frage gestellt. Das Verhältnis zum anderen 
Land ist kein emotionales Verhältnis mehr. Durchdacht und geordnet schweben 
die Gedanken der Protagonistin, wenn es um die Erinnerungen an das alte Land 
geht, zwischen Staat und Landschaft. Sie selbst fühlt sich einmal wie „zerknit-
tert“30 und das andere Mal wie „glattgebügelt“31. Sie ist imstande ihr potentielles 
Heimweh zu verwalten.32 Der Erzähler bestätigt es mit der Bemerkung, dass beim 
Nachdenken Irenas über ihre Vergangenheit sie nie geweint hätte. Das macht ihr 
Verhalten zum anderen Land individuell und zielgerichtet, auf das Kreieren eigener, 
reifender Identität bedacht.

Was musste sich bewegen im Kopf, daß [sic!] es Heimweh hieß. Das Nachdenken blieb 
trocken. Es kamen nie Tränen.33

Zugleich offenbart man im Text mit ein paar Bemerkungen und Bildern wie-
derum die Untrennbarkeit von dem, was verlassen wurde. Man schildert die 
Angst der Reisenden, ob man das Nötigste beim Verreisen nicht daheim gelas-
sen hatte.34 Es geht dabei in übertragener Bedeutung um wichtige Erinnerungen 
des Individuums, die auch beim Reflektieren des Neuen und des eigenen 
Verhältnisses zu neuen Lebensbedingungen behilflich sein könnten. In verschie-
denen Konstellationen wird in diesem Kontext das Wort „Entfernung“ verarbeitet. 
In Reisende auf einem Bein schwankt Irene zwischen Bleiben und Gehen aus 
dem Land, in dem äußerlich Freiheit herrscht. Diese bedingungslose Freiheit be-
merkt die Protagonistin beim Anblick der Frauen in der U-Bahn, die unabhängig 
vom Wetter sich sowohl in Sandalen als auch, ihrem eigenen Geschmack folgend, 
in Stiefeln blicken lassen.35 Am Rande des kulturbedingten Bildes der Frau aus 
Deutschland entsteht die Darstellung der Freiheit, die aber mit Ironie von einer 
Person, die aus der Fremde kommt, wo das Wetter weitgehend das Leben bestimmt, 
wahrgenommen wird.

Vereinzelte Elemente des Raumes in Deutschland erinnern an dieselben Elemente 
im alten Land. Der Schwulenstrich, auf dem Franz und Irene einzigartig umschlungen 

29	 Ebd., S. 80f.
30	 Ebd., S. 84.
31	 Ebd.
32	 Vgl. ebd.
33	 Vgl. ebd., S. 83. 
34	 Vgl. ebd., S. 89.
35	 Vgl. ebd., S. 38. 



342

Ewa Jarosz-Sienkiewicz

spazieren gehen, erinnert Irene an den verstörten Mann im Park, der sie im alten Land 
nur beobachten wollte.36 Die Schwule verschwinden, wenn sie das Paar sehen, Franz 
alleine hätte die Chance zur Gruppe zu gehören.37 Irene steht ausgesprochen abseits 
der Gruppe. Innerhalb einer Gruppe befindet sie sich dafür in Gesellschaft der aus 
dem Ostblock stammenden Polen. Hier entwickelt sich soziale Interaktion infolge 
der Erinnerung der Hauptfigur an ihr früheres Leben in in der Diktatur Ceaușescus.38

Das, dass sich die Identität oft über die Sprache entwickelt offenbart Irene in ih-
rem Dialog mit dem Arbeiter. Sie erinnert sich an die sog. „waghalsigen Sätze“ aus 
fremden Büchern, die ihr im Gedächtnis geblieben sind und die sie selbstständig ver-
arbeitet hatte, um sie sich dienstbar zu machen und mittels so einer Sprache zu sich 
selbst zu finden.39 Im Herztier weist man auf das Aufschreiben der Sätze von Lola, 
die in der Akte des Aufschreibens einen individuellen Zug der Person, die es tut ge-
winnen. „Lolas Sätze ließen sich sagen im Mund. Aufschreiben ließen sie sich nicht. 
Nicht von mir. Beim Aufschreiben löschten sich Lolas Sätze in meiner Hand.“40 – 
urteilt die Erzählerin. Noch genauer trifft die Tatsache der Verarbeitung fremder Texte 
die Verarbeitung der Passagen von Walter Benjamin41. In der Erzählung Reisende 
auf einem Bein knüpft man an das Motiv der modernisierten Stadt Paris im XIX 
Jahrhundert an.42 Es wird eine Witwe dargestellt, die mit einer Schildkröte spazieren 
geht.43 Es ist eine Anspielung an das Motiv Benjamins – die Figur des Flaneurs, der 
eine Schildkröte ausführt und die Stadt erkundet.44 Die Schildkröte symbolisiert dabei 
ein langsames Schreiten, der Flaneur ist eine Versinnbildlichung des Beobachters. 
Die Figur der Witwe symbolisiert bei Müller die Vereinsamung und den Verlust 
des Nächsten infolge seines Hinschieds. Irene sucht das Bild mit den vom Tod ge-
prägten Erfahrungen aus dem anderen Land zu verknüpfen. Sie gibt ihm zugleich 
durch Konnotation mit Benjamin einen universellen Charakter, der bei ihr mit der 
Frau verbunden ist und mit der visualisierten Darstellung der Einsamkeit der Frau, 
die den Nächsten verlor und andere beobachtend, einsam in der großen Stadt durch 
den Park schlendert:

Ich hab. Die Witwe mit der Schildkröte schon mal gesehen. Im gleichen Park unter den 
gleichen Bäumen. Vielleicht war es in dem anderen Land oder in einer anderen Stadt. 
Vielleicht in einem anderen Film. Mag sein ich hab. Mir die beiden nur vorgestellt, 
und tu es jetzt auch.45

36	 Vgl. ebd., S. 94.
37	 Vgl. ebd.
38	 Vgl. ebd., S. 46f. 
39	 Vgl. ebd., S. 99.
40	 Herta Müller: Herztier, S. 53.
41	 Vgl. Walter Benjamin: Pasaże, Rolf Tiedemann (red.) / Ireneusz Kania (tłum.), Kraków 2005.
42	 Vgl. Herta Müller: Reisende, S. 116.
43	 Vgl. ebd.
44	 Vgl. Walter Benjamin: Pasaże, S. 468.
45	 Herta Müller: Reisende, S. 116f.



343

Wenn man nirgends zu Hause ist. Die Identitӓtsfrage im Leben und in den Texten von Herta Müller

Erinnerung oder Einbildung, trotzdem ein im Gedächtnis der Protagonistin auf-
bewahrtes Bild gibt dem verarbeiteten Motiv von Benjamin einen individuellen, 
subjektiven, den geistigen Zustand des Individuums andeutenden Charakter.

Die Heldinnen Müllers kreieren ihre Identität ebenfalls in Anlehnung daran, wie 
sie von anderen wahrgenommen werden. In Reisende auf einem Bein ist das sich 
Anmalen Irenas mit einem Wunsch verbunden, eine an die westdeutsche Frauen 
angepasste oder sich mit dem Schminken verstellende Person zu sein.46 Trotzdem er-
innert sie Stephan immer noch an die Andere hinter diesem Gesicht – diesmal an eine 
Frau aus dem Osten: „Du hast noch immer das Lächeln aus dem Osten.“47 – sagt er. 

Sie selbst, wenn ihr Stefan von Frauen u. a. aus Deutschland erzählt, ist imstande 
sich in ihre Lage zu versetzen und darin universellen, von Menschen allgemein 
akzeptierten Werten nachzugehen.48 Im Herztier wird das Motiv der Wünsche der 
jungen, in die moderne Stadt ausgewanderten Mädchen und der Realität, die noch tief 
mit der Vergangenheit auf dem Lande verknüpft ist, als treffendes Bild angeboten:

Unter jedem Bett stand ein Koffer – schreibt man über die in die Stadt Kommenden – mit 
verknäulten Baumwollstrümpfen. Sie heißen Patenstrümpfe im ganzen Land. Paten-
strümpfe für Mädchen, die Strumpfhose wollten, so glatt wie ein Hauch. Und Haarlack 
wollten die Mädchen, Wimpertusche und Nagellack.49

Es offenbart sich darin der Wunsch der jungen Frauen, nach einem zwar nur ober-
flächlich betrachteten, schöneren, Leben.

Das Motiv des Koffers wird auch in Reisende auf einem Bein angesprochen. 
Sein Inhalt verkörpert wiederum die identitätsbildenden Erinnerungen an  die 
Vergangenheit. Der Zustand des Koffers, der lange zugeschlossen im Flur der neuen 
Wohnung von Irene stand, suggeriert das Nicht-Angekommen-Sein der Protagonistin. 
Er versinnbildlicht das sich Verstellen in der neuen Wirklichkeit und in Zukunft die 
Notwendigkeit nach einer Weile des kritischen Abstands von der Vergangenheit einen 
Schritt ins Neue zu wagen, das das Vergangene nicht völlig ausschließt, es verba-
lisieren kann und es als ein Baustein der reifen Identität bewusst anderen mitteilt. 
Erst so kann die Protagonistin in ihrer ganzen Fülle aufleben. Vorläufig ist sie noch 
nicht sicher, ob das von ihr Gesagte wirklich in Bezug auf ihre Identität getroffen 
ist und beim Rezipienten ankommt. Sie ist auch nicht davon überzeugt, ob sich die 
inneren Bereiche ihrer selbst mit der Sprache ausdrücken lassen. Daher arbeitet sie 
mit Gegenständen, vielsagenden Sprachbildern, die ausdruckskräftiger sind: 

Der Koffer stand lange geschlossen im Flur, als wäre sie nur halb am Leben. Sie konnte 
nicht denken, nicht gehen, ob sie sprechen konnte, sie versuchte es. Ob das gesprochen 
war, sie wusste es nicht.50

46	 Vgl. ebd., S. 122.
47	 Vgl. ebd.
48	 Vgl. ebd., S. 126. 
49	 Herta Müller: Herztier, S. 15.
50	 Herta Müller: Reisende, S. 41.



344

Ewa Jarosz-Sienkiewicz

Zusammenfassend beruht Müllers Einzigartigkeit darauf, dass sie mental einerseits 
zwischen Dorf und Stadt (noch in Rumänien kam sie aus einem kleinen Dorf in die 
Stadt Temeswar, wo sie studiert hatte) andererseits zwischen zwei Ländern schwankt, 
die ihre Identität prägen. Das durch Erwägungen ausgebaute Selbstbewusstsein be-
wirkt, dass sie die Notwendigkeit sieht, sich nicht kritiklos an die fremdbestimmten 
Muster zu adaptieren. Sie fühlt sich nirgends vollkommen zu Hause. Mit ihrer 
Empfindlichkeit für das Beobachtete und Erlebte unter deutschen Landsleuten sei 
es im rumänischen Banat oder in Berlin betrachtet sie sich als im gewissen Sinne 
fremd und einzigartig. Ihr Schreiben ist zugleich Selbstreflexion. Es verhilft ihr 
Gleichgewicht zu  bewahren. Ihre sich stets entwickelnde Identität, an  der sie 
auch schreibend arbeitet, ist immer aufs Neue als Ergebnis ihres sich wandelnden 
Lebens anzusehen. Mit dem Schreiben versucht die Schriftstellerin die Tiefe ihres 
Wesens zu erforschen, ihre Gedanken zu ordnen und dadurch mittels individueller 
Betrachtung der Dinge sich ihrer selbst anzunähern. Auch in ihren neueren Texten 
Eine Fliege kommt durch den halben Wald51 spielt dabei die Vergangenheit eine 
wichtige Rolle.

Bibliografie

Benjamin, Walter (2005): Pasaże, Rolf Tiedemann (red.) / Ireneusz Kania (tłum.), 
Kraków: Wydawnictwo Literackie.

Horstkotte, Silke (2009): Nachbilder. Fotografie und Gedächtnis in der deutschen 
Gegenwartsliteratur, Köln, Weimar, Wien: Böhlau Verlag.

Müller, Herta (2010): Der König verneigt sich und tötet, Frankfurt am  Main: 
Taschenbuch Verlag.

Müller, Herta (2012): Eine Fliege kommt aus dem halben Wald, München: Hanser 
Verlag.

Müller, Herta (2010): Herztier, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag.
Müller, Herta (1995): Hunger und Seide, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag.
Müller, Herta (2009): In der Falle. Drei Essays, Göttingen: Wallenstein Verlag. 
Müller, Herta (2010): Reisende auf einem Bein, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch 

Verlag.
Tugendhat, Ernst (1979): Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalyse 

Interpretationen, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Internetquellen

„Moja ojczyzna była pestką jabłka“ – rozmowy z Hertą Müller. In: https://kultura.onet.
pl/wiadomosci/moja-ojczyzna-byla-pestka-jablka-rozmowy-z-herta-mueller/ev7mqjt 
[Zugriff am 21.10.2024].

51	 Vgl. Herta Müller: Eine Fliege kommt aus dem halben Wald, München 2012. 



Wenn man nirgends zu Hause ist. Die Identitӓtsfrage im Leben und in den Texten von Herta Müller

Schlüsselwörter
Herta Müller, Leben, Familie, III Reich, Heimat, Rumänien, Generation 
der Väter, Diktatur, Migration, Deutschland, Sprache, Dazugehörigkeit, 
Absonderung 

Abstract
When you are nowhere at home. The question of identity  

in the life and texts of Herta Müller

Herta Müller, the Nobel Prize winner, repeatedly tries to portray characters 
in her works who have problems with their own identity. Her essays are also 
dedicated to this problem in relation to the writer’s German-Romanian past. Her 
texts have a deeply thought-out but also strongly subjectively coloured back-
ground, which is linked to Müller’s biography. With her German-Romanian past 
and the feeling of always standing between the two peoples, the writer creates 
works in which the search for identity and homelessness are elevated to an im-
portant problem. Also significant is the recurring motif in Müller’s work of the 
generation of fathers associated with the Second World War, which is reflected 
upon by their offspring. This article attempts to show how the problem of the 
multi-layered identity of the individual is presented in Müller’s texts using se-
lected examples.

Keywords
Herta Müller, life, family, Third Reich, homeland, Romania, generation of fa-
thers, dictatorship, migration, Germany, language, belonging, segregation


