
47

Orbis Linguarum vol. 59/2025, DOI: 10.23817/olin.59-4

4

Laurent Coste (https://orcid.com/0000–0003–0393–6405)
Université Bordeaux Montaigne, CEMMC

Un utopiste méconnu des Lumières :  
l’abbé Puech, curé de Lacanau

« Utopie : région qui n’existe nulle part ; un pays imaginaire… le mot utopie (titre 
d’un ouvrage) se dit quelquefois figurément du plan d’un gouvernement imaginaire, 
à l’exemple de la République de Platon », lit-on dans le Dictionnaire de Trévoux 
tandis que pour le Dictionnaire de l’Académie de 1798, « [s]e dit en général d’un plan 
de gouvernement imaginaire où tout est réglé pour le bonheur commun. Exemple : 
chaque rêveur imagine une utopie ». Aucune notice en revanche dans l’Encyclopédie 
de Diderot et d’Alembert. Ce laconisme peut de prime abord étonner au siècle des 
Lumières qui fut particulièrement riche en ouvrages de ce genre. Werner Krauss dans 
Reise nach Utopia : französische Utopien aus drei Jahrhunderten (1964) recense 
64 textes utopiques français publiés au cours du XVIIIe siècle. Régis Messac, pour 
sa part, dans son Esquisse chrono-bibliographique des utopies (1962) en répertorie 
environ 70 où des inconnus côtoient des célébrités comme Voltaire, l’abbé de Saint
‑Pierre, Diderot, Montesquieu, Marivaux et bien d’autres1. 

Pour beaucoup d’hommes des Lumières, la Révolution française, par ses réformes 
majeures, tant sur le plan politique que social, la fin de la monarchie absolue, l’éga-
lité des droits, la fin des privilèges, la liberté de pensée, était comme une utopie qui 
se réalisait mais cette période de profonds bouleversements fut aussi l’occasion pour 
un certain nombre d’intellectuels de rêver à des changements encore plus audacieux. 
Les projets utopiques ne sont donc absolument pas freinés, bien au contraire2.

L’aventure napoléonienne est naturellement propice à de tels projets : le 18 bru-
maire de l’an VIII (9 novembre 1799), le général Bonaparte prenait le pouvoir par 
un coup d’État et instaurait le Consulat, mettant un terme à dix années de boulever-
sements. Ses exploits militaires, ses réformes politiques ne pouvaient qu’enflammer 
les imaginations. Un an après son accession aux affaires, les services du ministère 

1	 B. Baczko, « Lumières et utopies. Problèmes de  recherches », Annales. Société, économie, 
civilisations, no 26/2, 1971, p. 366–369. Voir aussi P. Versins, L’Encyclopédie de l’utopie, des 
voyages extraordinaires et de la science-fiction, L’Âge d’Homme, Paris, 1972 ; L. Hevesi, Bi-
bliotheca utopistica, Katalog einer merkwürdigen Sammlung von Werken utopistischen Inhalts 
16.–20. Jahrhundert, Klaus Reprint, München 1980.

2	 F. Hincker, « L’effet d’utopie de la Révolution française », Matériaux pour l’histoire de notre 
temps, no 9, 1987, p. 2–7 ; Ph. Bourdin, C. Simien (dir.), Révolutionnaires et communautés 
utopiques (1789–1848), numéro spécial de  Siècles. Revue du  Centre d’Histoire « Espaces 
et Cultures », n° 49, 2020.



48

Laurent Coste

de l’Intérieur recevaient un courrier accompagné d’un mémoire, le tout adressé 
le 24 brumaire an IX (15 novembre 1800) par le curé de la paroisse rurale de Lacanau 
en Gironde, l’abbé Jean Amand Puech. Le mémoire se présentait sous la forme d’un 
petit cahier de dimensions réduites, 10 x 16 cm, regroupant 22 pages écrites à la main, 
épisodiquement raturées. L’auteur, resté obscur, avait traversé la période révolution-
naire dans des conditions particulièrement difficiles, pour ne pas dire rocambolesques. 
À la suite de l’abbé de Saint-Pierre, de Kant, et de bien d’autres, il proposait un vaste 
projet de réorganisation, non pas à l’échelle européenne mais à l’échelle mondiale, 
sous les auspices de la France et de Napoléon. Il s’agissait d’un projet très détaillé 
et confus à la fois où des influences diverses et parfois opposées se manifestent. Par­
‑delà les incongruités de ce projet, l’on décèle les contradictions de l’époque et les 
incertitudes des intellectuels qui se veulent les héritiers des Lumières. L’apostille 
lisible sur la lettre adressée au ministère, « à garder », indique qu’aucune réponse 
ne fut apportée et le curé finit ses jours quelques décennies plus tard, sans que ses 
contemporains aient eu vent de ses initiatives.

1.  Un auteur particulièrement mystérieux

1.1.  Les débuts d’une carrière ecclésiastique

La nature et l’esprit du projet de l’abbé Puech sont intimement liés à la vie pour 
le moins aventureuse qu’il mena. Quelques mois après l’union de son père, Jean 
Antoine Puech, colporteur, et d’Antoinette Seguy, il naquit le 10 décembre 1768 
à Rodez3. Il entreprend une carrière ecclésiastique dans l’un des trois séminaires 
du diocèse, Rodez en premier lieu mais également Saint-Geniez et Villefranche
‑de-Rouergue4. Selon des rumeurs et des dénonciations de l’époque révolutionnaire, 
accusé de vol et d’escroquerie, refusé d’ordination par l’évêque Seignelay Colbert 
de Castlehill, il aurait quitté son diocèse5. Nous n’avons pu ni infirmer ni confirmer 
ces accusations. Au début de la Révolution, il manifeste son soutien aux évènements 
en acceptant la controversée constitution civile du clergé, ce qui lui permet de deve-
nir en 1791 sous-diacre constitutionnel dans la paroisse Saint-Seurin puis troisième 
vicaire constitutionnel dans celle de Saint-Dominique. Il se distingue ainsi de la 
majorité de ses collègues bordelais qui rejetèrent massivement le texte condamné 
par le Saint-Siège6. Et c’est dans la même paroisse Saint-Dominique qu’il prononça, 
au cours de l’été  1793, l’oraison funèbre de Marat où il s’écriait : « Offrez la victime 
de propitiations pour l’âme de Marat, versez avec confiance le sang de l’agneau sans 

3	 Archives départementales (AD) de l’Aveyron, Rodez, paroisse Saint-Amans, 4 E 212–7, p 40–
41.

4	 A. Degert, « Les petits séminaires en France avant la Révolution. Origines, fondations, régime 
d’enseignement », Revue d’histoire de l’Église de France, t. XI, 1911, p. 573.

5	 R. Brouillard, « Nouvelles recherches sur les Girondins proscrits », Revue historique de Bor-
deaux, vol. 31–2, 1939, p. 52. AD de la Gironde 2 V 179.

6	 M. Figeac (dir.), Histoire de Bordeaux, Presses universitaires de Rennes, Rennes 2019, p. 188.



49

Un utopiste méconnu des Lumières : l’abbé Puech, curé de Lacanau

tache sur l’âme de l’Ami du Peuple, que ses mérites infinis lui ouvrent les portes 
éternelles7 ».

1.2.  Un homme de convictions engagé dans le mouvement révolutionnaire 

Son existence connaît alors une nouvelle orientation. Vraisemblablement favo-
rable aux Montagnards et à la politique de la Terreur, il informe le représentant 
du peuple Isabeau de la présence du fuyard girondin Elie Guadet dans le secteur de la 
Roque de Thau dans l’estuaire de la Gironde8. Alors que beaucoup d’habitants de la 
Gironde ont soutenu les députés brissotins ou girondins arrêtés en juin 1793 et se 
sont soulevés contre la Convention, l’abbé Puech prend fait et cause pour la poli-
tique menée par le Comité de Salut public et Robespierre. Isabeau le charge d’aller 
arrêter Guadet ; il se rend à Bourg accompagné d’un certain nombre de séides et y 
fait régner la terreur, procède à des visites domiciliaires, fait suspendre et arrêter les 
membres du directoire du district. Il est alors tout puissant mais les habitant persé-
cutés se plaignent et les représentants le relèvent de ses fonctions le 22 frimaire an II 
(12 décembre 1793). Il est alors accusé d’excès de pouvoir mais également de mal-
versations, de vol de pièces d’or, de destruction de crucifix. Membre du Club national, 
il reçoit l’appui de celui-ci et se dit « victime de la calomnie, de la méchanceté et de 
la vengeance ». Il est également soutenu par un certain nombre de municipalités lo-
cales, celles de Berson, Bayon, Saint-Seurin et Saint-Christoly-de-Blaye. Il nie toutes 
les accusations de malversations lors de son interrogatoire du 27 nivôse an 2 (16 jan-
vier 1794) et est finalement libéré vers le 3 ventôse an II (21 février).

1.3. La fin d’un petit curé de campagne assagi

Ces mésaventures semblent l’avoir totalement métamorphosé sur le plan politique : 
il est en effet choisi pour remplacer dans la paroisse de Lacanau l’abbé Joseph Mourre 
qui avait certes prêté serment à la constitution civile du clergé en 1791 mais qui avait 
eu le malheur de cacher des fédéralistes en fuite, dont l’un des chefs du soulèvement, 
Wormeselle, et avait été condamné à mort en décembre 17939. Puech s’installe donc 
dans le sud-ouest du Médoc où il a abandonné ses idées montagnardes puisqu’un 
courrier adressé aux autorités locales en date du 10 prairial an II (19 mai 1794), l’ac-
cuse d’avoir « eu la scélératesse d’aller prendre une cure où il fanatise tous les bons 
citoyens des campagnes et ne cherche qu’à leur faire haïr la révolution ». Au cours 
de l’année 1796, il se rend acquéreur du presbytère du village voisin de Saumos 

7	 Cité par J.-M. Nattes, « Un étrange personnage : Jean, Amand Puech curé de Quinsac de 1804 
à 1818 », Bulletin de la Société archéologique et historique de Lignan-de-Bordeaux et du can-
ton de Créon, 1995, no 2, p. 24.

8	 M. Figeac (dir.), La Gironde de la Préhistoire à nos jours, Bordessoules, Saint-Jean-d’Angély 
2005, p. 361–366.

9	 J. Ragot, « Le clergé du pays de Buch de 1789 à 1801 », Bulletin de la Société historique et ar-
chéologique d’Arcachon et du pays de Buch, no 59, 1989, p. 28.



50

Laurent Coste

vendu comme bien national10. Après le coup d’État du dix-huit brumaire et la si-
gnature du concordat, il va prendre de nouvelles fonctions au début du XIXe siècle 
malgré les réticences des habitants de Lacanau qui sont 117 à signer une pétition 
pour le garder car il avait « rempli son rôle avec zèle, édification et exactitude et au 
gré de tous ses paroissiens tous les devoirs de sa charge » et s’était « toujours rendu 
digne de confiance par ses bonnes mœurs et sa bonne conduite »11. C’est le 4 floréal 
an XII (24 avril 1804) que le nouvel archevêque de Bordeaux, Mgr d’Aviau du Bois 
de Sanzay, l’affecte comme desservant de la paroisse de Quinsac en Entre‑deux-
mers, malgré la piètre opinion qu’il a de cet ecclésiastique12. Il va y officier plus une 
quinzaine d’années puisqu’il meurt en fonctions le 2 juin 1819 à l’âge de 53 ans, 
après avoir rédigé son testament13. Sa sœur Julie fit installer une dalle funéraire dans 
l’église paroissiale. Lorsque celle-ci, vétuste, fut démolie quelques décennies plus 
tard, la plaque fut déposée au presbytère avant d’être replacée dans l’église à la fin 
du XXe siècle14.

2.  Le projet mondialiste de l’abbé Puech

Au sein d’un ensemble de près de 200 articles regroupés en plusieurs titres et sous-
titres, l’abbé essaye de  mettre un  peu d’ordre dans ses projets mondialistes. 
La structure générale manque de cohérence. Après 43 articles fondamentaux très 
généraux, la constitution proprement dite est divisée en 19 titres, de longueur très 
inégale, le plus long comportant 33 articles (titre 7, « Du gouvernement »), les plus 
courts n’en contenant aucun (titre 2, « Pouvoirs et cours supérieures », et titre 3, 
« Des pouvoirs subalternes ou cours inférieures »)15.

2.1. Les grandes lignes institutionnelles du projet

L’objectif du projet de l’abbé Puech est d’établir la paix universelle et l’unité mon-
diale. Le premier objectif est en effet l’unité puisque le projet est d’établir « une 
république universelle des Francs », une et indivisible qui regroupe l’ensemble des 
quatre continents qui forment les quatre départements de cette république univer-
selle. Le projet dépasse donc celui de l’abbé de Saint-Pierre qui raisonnait au niveau 

10	 S. Thoraval, « Saumos à travers l’histoire », Bulletin de la Société historique et archéologique 
d’Arcachon et du pays de Buch, no 99, 1999, p. 42.

11	 J.-M. Nattes, op. cit., p 25. Les registres fiscaux indiquent qu’il est toujours propriétaire d’un 
bien à Lacanau au moment de son décès. AD de la Gironde 3 Q 13903, f° 96 v°.

12	 « Sujet détestable sous tous les rapports […], tête étrangement exaltée et par temps folle ». 
Archives diocésaines 3 D 4.

13	 AD de la Gironde 4 E 10548, p. 3 ; 3 Q 13902, p. 32; 3 Q 13903, p. 112; 3 Q 13920, p. 50; 
3 E 37429, 31 mai 1819.

14	 J.-M. Nattes, op. cit., p. 23.
15	 Voir détail de la constitution en annexe.



51

Un utopiste méconnu des Lumières : l’abbé Puech, curé de Lacanau

européen16. Toutefois, à la suite de beaucoup de projets des utopistes du XVIIIe siècle, 
l’abbé n’imagine pas un régime totalement centralisé malgré l’emploi du terme indivi-
sible. En effet, il conserve de fait la situation présente puisqu’il précise dans l’article 
4 de son projet que subsisteront « les mêmes souverains, […] les mêmes empires, les 
mêmes États quelconques ». Il indique simplement que les souverains prendront désor-
mais le titre de dictateur dans le cadre de cette république universelle. Une multitude 
de conseils spécialisés sont créés, les délibérations devant permettre le bon gouverne-
ment. Le sénat de Puech n’est que l’actualisation de la Diète de l’abbé de Saint-Pierre, 
mais, si le Projet de paix perpétuelle détaillait le fonctionnement de cette assemblée, 
l’abbé Puech ne décrit ni champ de compétence, ni processus décisionnel17.

Grâce à cette unité de l’univers, on peut déclarer une paix générale, perpétuelle 
et universelle qui est l’un des articles fondamentaux du projet. Ainsi, l’article 26 pré-
cise qu’il n’y aura désormais plus de guerres, qu’elles soient religieuses ou politiques, 
puisque désormais il n’y aura plus qu’un seul peuple chéri grâce à la réconciliation 
de tous les peuples de la terre. Il s’agit ici d’une simple incantation car les condi-
tions du maintien de la paix ne sont pas précisées comme dans les projets de l’abbé 
de Saint-Pierre. Le curé de Lacanau, sans doute conscient de la faiblesse de l’âme 
humaine, maintient l’existence de troupes, à la différence de Kant qui souhaitait 
la disparition des troupes réglées18. Ces « armées de l’univers entier », comme il les 
appelle, sont divisées en quatre légions, une pour chacun des continents. Chaque 
citoyen est considéré comme soldat et doit servir pour « la défense de la constitution, 
du bon ordre et de la paix générale, perpétuelle et universelle ». L’abbé s’inspire 
ici clairement de l’exemple de la république romaine et du soldat-citoyen promu 
par la Révolution française19. Ce sont ces troupes qui seront chargées de ramener 
à l’obéissance tous les sujets qui viendraient à troubler l’âge d’or qui va nécessai-
rement découler de la mise en œuvre de ce projet. Ainsi, à la suite des philosophes, 
l’abbé Puech considère que l’État est le seul détenteur légitime de la force20. 

2.2.  Un texte d’inspiration chrétienne

Homme d’Église, l’abbé Puech puise une grande partie de son inspiration dans 
sa formation religieuse bien qu’il soit parfois difficile de démêler ce qui peut rele-
ver de la religion catholique apostolique et romaine de ses idées en tant que prêtre 

16	 Ch. Castel de Saint-Pierre, Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe, chez Antoine 
Shouten, Utrecht 1713, p. 16–17.

17	 « Abbé de Saint-Pierre 1658–1743 », [dans :] F. Ramel et al., Philosophie des relations inter-
nationales, 2e éd., Presses de Sciences Po, Paris 2011, p. 221–231.

18	 E. Kant, Projet de paix perpétuelle ; essai philosophique, Janson et Perronneau, Paris 1796, 
p. 7.

19	 P.  Cosme, L’armée romaine ; VIIIe s.  av. J.-C.–Ve s.  ap. J.-C., Armand Colin, Paris 2021, 
p. 17–27 ; J.-P. Bertaud, La Révolution armée. Les soldats-citoyens et la Révolution française, 
Robert Laffont, Paris 1979, p. 56–30.

20	 D. Frey, « La guerre et  la paix de  l’abbé de Saint-Pierre à Rousseau », Revue des sciences 
religieuses, no 86/4, 2012, p. 455–473.



52

Laurent Coste

constitutionnel. L’exemple le plus caractéristique étant le préambule qui est placé 
sous les auspices de l’Être suprême, appellation relativement vague, utilisée dès 
l’été 1789, pouvant contenter aussi bien croyants que déistes, aussitôt suivi de la 
formule classique « au plus haut des cieux et paix aux hommes sur la terre », que 
l’on retrouve dans la prière dominicale de l’Église. Marqué par les querelles reli-
gieuses de son époque et par celles qui ont parsemé l’histoire des hommes, l’abbé 
tente un syncrétisme puisqu’il réclame un seul et même Dieu, une seule et même 
religion, un seul et même Évangile. Il demande la réunion de l’ensemble des reli-
gions, que ce soit sur le plan institutionnel par les articles 12 et 13 (avec la création 
de 1800 patriarches et 1800 papes) ou sur le plan des principes religieux par les 
articles 8 à 11.

2.3.  Un texte marqué par le contexte révolutionnaire

Homme d’Église, l’auteur n’en est pas moins un homme de son temps, qui s’était 
engagé politiquement jusqu’à la chute de Robespierre. Il n’est donc pas étonnant 
que son projet soit parsemé d’idées développées au cours de la décennie révolu-
tionnaire. Il s’agit de mettre en place une république, une constitution républicaine, 
un État un et indivisible. L’article 2 est directement inspiré de la Déclaration des 
droits de l’homme et du citoyen de 1789 puisqu’il stipule que « l’universalité des 
citoyens français est le souverain ». Il est question dans un certain nombre d’articles 
de nominations et d’élections par le peuple. Aucune précision n’est apportée et l’on 
ignore si le projet reposait sur le suffrage universel ou s’il supposait un cens. Les 
débats houleux qui secouèrent les assemblées à ce sujet n’ont trouvé aucun écho dans 
le projet de Jean Amand Puech. L’article 7 des articles fondamentaux met en valeur 
les grands principes de liberté, d’égalité et de fraternité. Héritage de la première 
Convention, plusieurs articles insistent sur le rôle des clubs, des sociétés populaires 
et des cercles maçonniques qui ont pour mission de présenter des listes de candidats 
pour les fonctions publiques, dans la filiation de la Terreur qui avait fait des sociétés 
populaires des instruments de contrôle politique. L’ancien collaborateur d’Ysabeau 
reste ici fidèle à son passé de Montagnard.

L’inspiration révolutionnaire se retrouve par ailleurs dans l’intitulé des fonctions 
qui évoquent la république romaine dont les révolutionnaires français souhaitaient 
s’inspirer : triumvirat, décemvirat, tribunat, sénat, patriciat, décurion, centurion, dic-
tateur, etc.

Imprégné des idées des Lumières, l’abbé Puech érige en règle constitutionnelle 
un certain nombre de principes qui avaient guidé les philosophes de son époque : 
« Le triomphe de la vertu » est ainsi décrété par le quatrième article fondamental, 
tandis que le règne du vice est terminé ! Dans une période où les projets éducatifs 
s’étaient multipliés, il prône la création de collèges publics de langues anciennes 
et modernes, de médecine, de chirurgie aux côtés d’académies de peinture, de sculp-
ture et de littérature, sans toutefois préciser le mode de fonctionnement de ces 
institutions.



53

Un utopiste méconnu des Lumières : l’abbé Puech, curé de Lacanau

3.  Les contradictions d’un mégalomane ?

Les contradictions sont particulièrement flagrantes et dénotent un manque de rigueur 
intellectuelle ou un caractère particulièrement confus et fougueux. Preuve en est 
la structure générale, associant titres détaillés en plusieurs article et titres sans aucun 
contenu. Le titre 11 n’a ainsi reçu aucun titre et se résume à un article alors que celui 
consacré aux dîmes est structuré en douze.

3.1. Un joyeux galimatias politico-religieux

Dans son désir d’opérer une synthèse parfaite entre les différentes civilisations et re-
ligions de son époque, l’abbé Puech ne parvient pas à résoudre les contradictions 
inhérentes à ce projet. Si, par un certain nombre d’aspects, les préceptes de la reli-
gion juive et ceux de la religion musulmane peuvent se rejoindre, en particulier dans 
le domaine sociétal (contraintes alimentaires, condition des personnes), cela paraît 
beaucoup plus difficile si l’on veut y associer les préceptes de la religion catholique 
dont, ne l’oublions pas, l’abbé Puech avait été le ministre pendant des années. Les 
quelques éléments concrets mentionnés dans le mémoire montrent que les principes 
chrétiens ne sont pas dominants. Ainsi, oubliant la célèbre parabole de la femme 
adultère, l’abbé reprend les préceptes de la loi mosaïque et de la tradition musulmane, 
stipulant dans l’article 18 que « l’adultère [est] puni de mort ». Il reconnaît également 
la polygamie admise dans l’islam mais rejetée par le christianisme. Il est à noter que 
l’auteur ne rentre pas dans le détail de cette unité religieuse qui n’avait pas du tout 
eu les faveurs de l’abbé de Saint-Pierre21.

Mais, dans le  même projet, Puech se  montre particulièrement progressiste, 
avant-gardiste, puisque dans le cadre du clergé qui doit être mis en place dans cette 
vaste réorganisation mondiale, les femmes occupent des responsabilités qu’elles 
n’ont toujours pas puisqu’en vertu de l’article 15 « des patriarchesses, des papesses, 
des aaronites, des cardinales, des archevêquesses, des évêquesses, des abbesses » 
exercent au même titre que leurs homologues masculins ! Si la présence d’abbesses 
à la tête de communautés de moniales était une pratique fort ancienne, la féminisation 
des autres charges n’est jamais justifiée22.

3.2.  Une utopie très dépendante de son époque

De fait, les visions de l’abbé restent bien ancrées dans l’époque de la rédaction. 
L’intégralité du  projet témoigne de  l’admiration de  l’auteur envers Napoléon 
Bonaparte. N’écrit-il pas dans sa lettre de présentation : « Celui qui a surpassé 
les Moïse, les Josué, les Alexandre, les Annibal, les Scipion, qui seul réunit en sa 

21	 « L’union qu’on propose n’est pas la conciliation des religions différentes […]. Le projet laisse 
chacun dans sa religion ». Ch. Castel de Saint-Pierrre, op. cit, t. II, p. 127.

22	 M. Albistur, D. Armogathe (éd.), Le  Grief des femmes. 1, Anthologie des textes féministes 
du Moyen Age à la Seconde République, Paris, Hier et Demain, 1978.



54

Laurent Coste

personne tous les généraux de l’Antiquité, saura mettre un frein à ce fléau de la 
guerre dévastateur du continent et forcer nos ennemis à se ranger sous les drapeaux 
de la France […] Ô Bonaparte ! quels nouveaux triomphes qui vous attendent et vont 
étonner l’univers entier ?23 ». De fait, l’utopiste ne parvient pas véritablement à se 
détacher de son époque et de la situation française. C’est « Bonaparte de Corse, 
premier consul de la république française », qui est nommé en tête du triumvirat, 
tout en exerçant la fonction de généralissime des armées de l’univers entier. L’abbé, 
qui écrit à celui qu’il considère comme le futur maître de l’Europe puis du monde, 
s’oriente vers un projet assurant à une puissance dominante un rôle majeur dans 
le maintien de la paix, à l’opposé de Kant qui, quelques années plus tôt, affirmait 
son opposition absolue à une paix universelle imposée par un conquérant24. De leur 
côté, Joseph et Lucien Bonaparte, Cambacérès et Roger Ducos siègent au décemvirat, 
l’abbé Sieyès, cheville ouvrière du coup d’État de Brumaire, sombrant dans un total 
oubli, ce qui peut sembler étonnant de la part d’un homme d’Église comme Puech.

En revanche, cet homme d’Église songe à des prélats locaux engagés pendant 
la Révolution pour siéger au tribunal censorial : Claude de Bertier, évêque de Rodez, 
Jean-Baptiste Saurine, évêque des Landes, un des bâtisseurs avec l’abbé Grégoire, 
de l’Église constitutionnelle dont il avait été l’un des promoteurs à la Constituante25, 
Dominique Lacombe, évêque de Bordeaux, André Constant, évêque d’Agen.

La même contradiction se retrouve sur le plan politique. Le projet se montre très 
ouvert sur le plan de la liberté de pensée puisque l’article 25 prône « la liberté des 
consciences » et le 20 une « amnistie générale jusqu’ici pour toutes les opinions 
politiques et religieuses » ; mais, imprégné des tensions révolutionnaires, l’abbé 
n’admet toujours pas le pluralisme et condamne tout ce qui peut s’apparenter à des 
divisions, à des factions, qui ne peuvent que détruire l’unité de peuple. L’article 8 im-
pose en effet « une seule opinion politique religieuse et universelle » et le 27 déclare 
« toutes les factions hors-la-loi », dans la continuité des mesures prises à plusieurs 
reprises sous le Directoire contre les royalistes et les néo-jacobins. La liberté prônée 
par Puech se révèle donc une liberté très encadrée26.

3.3.  Un projet mégalomane

La mégalomanie, voire la folie pour ses contemporains, transparaît sur deux registres. 
Celui des responsabilités et celui des lieux de pouvoir. L’abbé n’hésite pas à se mettre 
au premier plan puisqu’après avoir désigné Bonaparte triumvir et patriarche, il se 
nomme au deuxième rang, comme deuxième triumvir sur le plan politique et comme 

23	 Archives nationales, F1C III Gironde 9.
24	 « La nature s’oppose à ce qu’un chef d’État assure une paix durable par la conquête de l’uni-

vers entier ». E. Kant, op. cit., p. 62.
25	 G. Fritz, « Un Gallican intransigeant : J. P. Saurine (ancien évêque constitutionnel des Landes, 

premier évêque concordataire de Strasbourg) », Revue des sciences religieuses, no 19/2, 1939, 
p. 161–175.

26	 Ch. Walton, La liberté d’expression en Révolution. Les mœurs, l’honneur, la calomnie, Presses 
universitaires de Rennes, Rennes 2019, p. 133–179.



55

Un utopiste méconnu des Lumières : l’abbé Puech, curé de Lacanau

Aaron sur le plan religieux. Sans doute lucide sur ses chances, il préféra rayer son 
nom ainsi que celui du troisième, que l’on ne parvient pas à identifier sous les ratures 
mais qui semble être un habitant de Bordeaux.

En ce  qui concerne les lieux de  pouvoir, l’horizon de  l’abbé pa-
raît bien réduit par rapport à  son projet mondial. Même la  ville de  Rome, 
capitale de  l’empire romain et de la chrétienté ne  trouve pas grâce à ses yeux. 
Le  siège du  triumvirat est en  effet fixé soit à  Bordeaux soit à  Lacanau qui  
« contiendront les plus beaux édifices de l’univers entier ». Le consulat exécutif et le 
décemvirat seront également implantés à Bordeaux. Le tribunal censorial siègera 
à Lyon, le tribunat inquisitoire à Toulouse. Dans cette distribution des institutions, 
l’abbé ne pouvait oublier sa ville natale et Rodez se trouvera dotée du cénacle uni-
versel ! On imagine la consternation teintée d’ironie qui a dû saisir les commis 
du ministère lorsqu’ils s’appliquèrent à la lecture du mémoire.

Conclusion

Ce projet pour le moins utopique n’a apparemment reçu aucune réponse et resta dans 
les tiroirs du gouvernement, aux côtés d’autres mémoires reçus à des titres divers. 
Il est actuellement conservé dans le registre F1C III Gironde 9 des Archives natio-
nales. Il nous est impossible de connaître les courants de pensée qui ont pu influencer 
l’ecclésiastique car, lors de l’inventaire après décès réalisé par le notaire Mervy 
le 24 février 1820, les seuls livres détaillés, sommairement par ailleurs, sont des livres 
de piété (au nombre de six) tandis que les « deux cens volumes divers dépareillés 
ou complets » sont juste estimés 50 francs sans que l’on en connaisse les titres27.

Par-delà ses aspects très originaux, ce texte corrobore en tous points l’analyse que 
le grand historien Lucien Febvre avait porté sur ce genre de projet : « L’utopie […] 
traduit à la fois les besoins d’évasion hors des réalités présentes et d’aménagement 
des réalités futures qui fournissent à l’historien une des traductions, à la fois les plus 
délibérément infidèles et les plus inconsciemment fidèles de la réalité d’une époque 
et d’un milieu […]. C’est aux époques de troubles et de transition que se donnent 
carrière les devins et les prophètes […]. Par-là, leurs œuvres sont, pour l’historien, 
des témoignages souvent pathétiques, toujours intéressants, non pas seulement de la 
fantaisie et de l’imagination de quelques précurseurs mais de l’état intime d’une 
société28 ».

27	 AD de la Gironde 3 E 37420. La valeur modeste de ces ouvrages explique le choix du notaire 
de ne pas s’attarder sur le détail des rayonnages.

28	 L. Febvre, Pour une histoire à part entière, SEVPEN, Paris, 1962, p. 736–742.



56

Laurent Coste

Bibliographie

M. Albistur, D. Armogathe (éd.), Le Grief des femmes. 1, Anthologie des textes fémi-
nistes du Moyen Âge à la Seconde République, Paris, Hier et Demain, 1978.

B. Baczko, « Lumières et utopies. Problèmes de recherches », Annales. Société, écono-
mie, civilisations, no 26/2, 1971, p. 366–369.

J.-P. Bertaud, La Révolution armée. Les soldats-citoyens et la Révolution française, 
R. Laffont, Paris 1979.

Ph. Bourdin, C. Simien (dir.), Révolutionnaires et communautés utopiques (1789–1848), 
numéro spécial de Siècles. Revue du Centre d’Histoire « Espaces et Cultures », n° 49, 
2020.

R. Brouillard, « Nouvelles recherches sur les Girondins proscrits », Revue historique 
de Bordeaux et du Département de la Gironde, vol. 31–2, 1939, p. 67–81.

Ch. Castel de Saint-Pierre, Projet pour rendre la paix perpétuelle en Europe, chez 
Antoine Shouten, Utrecht 1713.

P. Cosme, L’armée romaine ; VIIIe s. av. J.-C.–Ve s. ap. J.-C., Armand Colin, Paris 2021.
A. Degert, « Les petits séminaires en France avant la Révolution. Origines, fonda-

tions, régime d’enseignement », Revue d’histoire de l’Église de France, t. 11, 1911, 
p. 554–575.

L. Febvre, Pour une histoire à part entière, SEVPEN, Paris, 1962.
M. Figeac (dir.), La Gironde de la Préhistoire à nos jours, Bordessoules, Saint‑Jean

‑d’Angély 2005.
–, Histoire de Bordeaux, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2019.
D. Frey, « La guerre et la paix de l’abbé de Saint-Pierre à Rousseau », Revue des sciences 

religieuses, no 86/4, 2012, p. 455–473.
G. Fritz, « Un Gallican intransigeant : J. P. Saurine (ancien évêque constitutionnel des 

Landes, premier évêque concordataire de Strasbourg) », Revue des sciences reli-
gieuses, no 19/2, 1939, p. 161–175.

L. Hevesi, Bibliotheca utopistica. Katalog einer merkwürdigen Sammlung von Werken 
utopistischen Inhalts 16.–20. Jahrhundert, Klaus Reprint, München 1980.

F. Hincker, « L’effet d’utopie de la Révolution française », Matériaux pour l’histoire 
de notre temps, no 9, 1987, p. 2–7.

E. Kant, Projet de paix perpétuelle ; essai philosophique, Janson et Perronneau, Paris 1796.
J. M. Nattes, « Un étrange personnage : Jean, Amand Puech curé de Quinsac de 1804 

à 1818 », Bulletin de la Société archéologique et historique de Lignan-de-Bordeaux 
et du canton de Créon, no 2, 1995, p. 23–27.

F. Ramel et al. (dir.) Philosophie des relations internationales, 2e éd., Presses de Sciences 
Po, Paris 2011, p. 221–231.

J. Ragot, « Le clergé du pays de Buch de 1789 à 1801 », Bulletin de la Société historique 
et archéologique d’Arcachon et du pays de Buch, no 59, 1989, p. 10–43.

S. Thoraval, « Saumos à travers l’histoire », Bulletin de la Société historique et archéo-
logique d’Arcachon et du pays de Buch, no 99, 1999, p. 36–58.

P. Versins, L’Encyclopédie de l’utopie, des voyages extraordinaires et de la science
‑fiction, L’Âge d’Homme, Paris 1972.

Ch. Walton, La liberté d’expression en Révolution. Les mœurs, l’honneur, la calomnie, 
Presses universitaires de Rennes, Rennes 2019.



57

Un utopiste méconnu des Lumières : l’abbé Puech, curé de Lacanau

Annexe : Structure du mémoire

Titre : Constitution universelle et républicaine des Francs
Articles fondamentaux

43 articles
Constitution

2 articles
Titre 1er « Division du territoire »

2 articles
Titre 2 « Pouvoirs et cours supérieures »

Titre 3 « Des pouvoirs subalternes ou cours inférieures »
Titre 4

17 articles
Titre 5

3 articles
Titre 6 « De la subordination »

8 articles
Titre 7 « Du gouvernement »

33 articles
Titre 8 « De la justice criminelle »

2 articles
Titre 9 « Division de la justice criminelle »

12 articles
Titre 10 « Promulgation des lois »

3 articles
Titre 11
1 article

Titre 12 « De la dîme »
10 articles

Titre 13 « Des paiements »
8 articles

Titre 14 « Du siège du triumvirat »
9 articles

Titre 15 « De la force du triumvirat »
3 articles

Titre 16 « Des clubs et des cercles »
4 articles

Titre 17 « Des costumes »
7 articles

Titre 18 « Dispositions générales »
8 articles

Titre 19 « Des armées de l’univers »
19 articles



Laurent CosteLaurent Coste

Mots-clés
Syncrétisme, mégalomanie, Terreur, prêtre, utopie, Bonaparte

Abstract
A Little-known Utopian of the Enlightenment:  

Abbé Puech, Priest of Lacanau

Many utopian works were written and published during the Age of Enlightenment 
and the French Revolution. At the start of the Consulate, Father Jean Amand 
Puech, a sworn priest, repentant revolutionary and admirer of Napoleon, wrote 
a draft universal constitution which remained in the archives of the Ministry 
of the Interior. After 43 introductory articles, the constitution consists of 153 ar-
ticles grouped into 19 titles of varying lengths. It is a fanciful project advocating 
the political and religious unity of the world under the leadership of Napoleon. 
The author assigns himself particularly high responsibilities within the proposed 
institutions. The syncretism of the project testifies to the contradictions of an era 
full of upheavals. Having mellowed, the priest ended his career in a small parish 
in Gironde at the age of 53.

Keywords
Syncretism, megalomania, Terror, priest, utopia, Bonaparte


